#### บทคัดย่อ

# พระพุทธรูปศิลปะล้านนา สกุลช่างเทิง

การศึกษาครั้งนี้ผู้ศึกษาได้กำหนดลักษณะเฉพาะของกลุ่มพระพุทธรูปที่พบ บริเวณเมืองโบราณ ชื่อ "เมืองเทิง" จำนวน 9 รายการ จัดเป็นกลุ่มสกุลช่างเทิง เนื่อง จากมีลักษณะเฉพาะทางศิลปกรรมที่โดดเด่น เช่น พระพักตร์ หรืองานประดับตกแต่ง ส่วนฐาน จากการศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบศิลปกรรม สันนิษฐานว่าสกุลช่างเทิงสร้าง งานในราวพุทธศตวรรษที่ 21 โดยได้รับแรงบันดาลใจในการสร้างงานจากพระพุทธรูป สกุลช่างหลวงสมัยพระเมืองแก้ว

#### Abstract

#### Thoeng School: Lãn-Nã Buddha Images

This study researches *nine divine Buddha images* which were found in the ancient (and now deserted) town of Muang Thoeng, The Buddha images are said to be of the *Thoeng School* due to their prominent facial and base adornments. Their patterns are believed to have derived inspiration from Buddha images of the Phra Muang Khaew period. Phra Muang Khaew became the Lãn–Nã king around the 16<sup>th</sup> century, thus from comparative studies the *Thoeng School Buddha* images can also be dated to the 16<sup>th</sup> century.

## พระพุทธรูปศิลปะล้านนา สกุลช่างเทิง\*

อัญชลี สินธุสอน\*\*

เวียงเทิง¹ เป็นเมืองโบราณสำคัญเมืองหนึ่งที่ถูกกล่าวถึงในตำนานและเอกสาร ทางประวัติศาสตร์ ที่ตั้งของเวียงเทิงตั้งอยู่ริมลำน้ำแม่อิงในบริเวณลุ่มน้ำแม่อิงตอนกลาง ซึ่งพบหลักฐานทางโบราณคดีจากการสำรวจของกรมศิลปากรจำนวนมาก ส่วนใหญ่ เป็นพวกภาชนะดินเผาเนื้อเครื่องดิน หรือเครื่องเคลือบจากแหล่งเตาในภาคเหนือ และ ชิ้นส่วนโบราณวัตถุอีกหลายรายการ จากหลักฐานที่พบจึงเกิดการตั้งข้อสันนิษฐานว่า เวียงเทิง คงมีอายุในราวพุทธศตวรรษที่ 21–22² ชื่อเวียงเทิง ปรากฏอยู่ในพงศาวดาร เมืองเงินยางเชียงแสนว่า เมื่อครั้งที่พญาแสนภูรับพระราชโองการพญามังรายมาสร้าง เมืองเชียงแสนในปี พ.ศ. 1829³ ในลำดับรายชื่อขุนนางที่พญาแสนภูให้ไปครองเมือง

<sup>\*</sup>บทความนี้ปรับปรุงมาจากวิทยานิพนธ์ เรื่อง พระพุทธรูปศิลปะล้านนาในลุ่มแม่น้ำอิง : ลักษณะ เฉพาะสกุลช่าง ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตรปริญญามหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร ปี พ.ศ. 2552

<sup>\*\*</sup>นักศึกษาระดับปริญญามหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัย ศิลปากร

¹เอกสารบางฉบับใช้ *"เวียงเทิง"* แต่เพื่อมิให้เกิดความสับสน การศึกษาครั้งนี้จึงเรียกเวียง และเมือง ที่ปรากฏอยู่ในล้านนาทั้งสิ้นว่า *"เมือง"* 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>กรมศิลปากร, **เมืองและแหล่งชุมชนโบราณในล้านนา**, สำนักเลขาธิการรัฐมนตรี คณะกรรมการ ชำระประวัติศาสตร์ไทยและจัดพิมพ์เอกสารทางประวัติศาสตร์และโบราณคดี (กรุงเทพฯ : ไอเดียสแควร์, 2539), 154–155.

³พงศาวดารเมืองเงินยางเชียงแสน ระบุศักราช 648 อย่างไรก็ดี ระยะเวลามาสร้างเมืองเชียงแสน และสาเหตุที่มาสร้างเมืองว่าเป็นเพราะพญามังรายให้มาสร้างบ้านเมืองนั้น ตำนานฉบับอื่นหรืองพงศาวดาร กล่าวถึงเรื่องนี้ไว้ไม่ตรงกัน รวมทั้งรายละเอียดของพันนาเมืองเชียงแสนด้วย การศึกษานี้ใช้หลักฐานที่ตีพิมพ์ ในปี พ.ศ. 2512 ที่มีการกล่าวถึงเวียงเทิงในฐานะพันนาเมืองเชียงแสน ดูรายละเอียดเพิ่มเติมใน องค์การค้า ของคุรุสภา, ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 61 พงศาวดารเมืองเงินยางเชียงแสน (พระนคร : โรงพิมพ์ คุรุสภา, 2512), 126, 178.

ดำรงวิชาการ

ต่างๆ มีชื่อ "แสนหลวงเทิง" อยู่ด้ว

ต่างๆ มีชื่อ *"แสนหลวงเทิง"* อยู่ด้วย และในเอกสารฉบับเดียวกันนี้ได้กล่าวถึงเขต ปกครองของพญาแสนภู ว่า *"พันนาเทิง"* เป็นดินแดนในเขตปกครองของเมืองเชียงแสน มาแต่เดิม⁴ แต่จากสภาพที่ตั้งของเวียงเทิงที่อยู่ในแถบลุ่มน้ำแม่อิงตอนกลาง จึงมี ความเป็นไปได้ว่าเวียงเทิงมีการติดต่อสัมพันธ์กับเมืองพะเยาอย่างใกล้ชิด

อนึ่ง หลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่กล่าวถึงเวียงเทิงมีไม่มากนัก หลักฐานที่ชัดเจน ปรากฏขึ้นในรัชกาลพระเมืองแก้ว (พ.ศ. 1994–2049) เวียงเทิง ขึ้นกับเมืองเชียงใหม่ มีเจ้าเมืองชื่อ "แสนคำข่ายฟ้า" เวียงเทิงที่ปรากฏอยู่ในเอกสารโบราณ เรื่อง "พม่ารบ ไทย" อันเป็นผลงานของกวีที่ติดตามกองทัพพม่าเข้ามาตีเมืองพิษณุโลกในราวปี พ.ศ. 2317 คงถูกทิ้งร้างไปแล้ว กวีจึงไม่สนใจใส่รายละเอียดเกี่ยวกับเวียงเทิง<sup>6</sup>

ประชาชนที่เข้ามาตั้งบ้านเรือนแถบเวียงเทิงปัจจุบันมาจากที่อื่น เช่น บ้าน พระเนตร<sup>7</sup> ถูกตั้งขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2401 โดยประชาชนที่อพยพมาจากเมืองน่าน ตั้งแต่สมัย รัชกาลที่ 5 ตรงกับเวลาที่เจ้าอนันตวรฤทธิเดชเป็นเจ้าเมืองน่าน อพยพเข้ามาอยู่ตั้งแต่ ปี พ.ศ. 2401<sup>8</sup> ปรากฏว่าบริเวณเวียงเทิงถูกทิ้งร้างไม่มีผู้คนอยู่อาศัย แม้แต่ในวัดก็ ไม่มีการทำนุบำรุงเพราะไม่มีภิกษุจำพรรษา จากการสำรวจเก็บข้อมูลในพื้นที่อำเภอเทิง

⁴เรื่องเดียวกัน, 138.

⁵ประพันธ์ บุญเมือง, **ประวัติบ้านพระเนตร-ห้วยโป่ง อำเภอขุนตาล จังหวัดเชียงราย** (เชียงราย : โรงพิมพ์สยามโฆษณาและการพิมพ์, 2544), 2.

<sup>&</sup>quot;ไพพูรย์ ดอกบัวแก้ว, **พม่ารบไทย**, ภาคปริวรรต ลำดับที่ 36/2532 โครงการศึกษาวิจัยคัมภีร์ ใบลานในภาคเหนือ สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, เอกสารอัดสำเนา, หน้า 8, บทที่ 6, คำกลอน ที่ 116. ไพพูรย์ ดอกบัวแก้ว ได้ให้คำชี้แจงเกี่ยวกับเอกสารโบราณนี้ว่าเป็นผลงานประเภทคร่าวชอของล้านนา ดันฉบับเป็นของวัดสันมะนะ ตำบลบัวสลี อำเภอเมือง จังหวัดเชียงราย เอกสารนี้เดิมเป็นของเจ้าราชวงศ์เมือง เชียงแสน กล่าวถึงเหตุการณ์เมื่อ พ.ศ. 2317 เมื่อพม่ายกกองทัพมาตีหัวเมืองฝ่ายเหนือ แม้กวีผู้แต่งจะกล่าว ว่าแต่งเมื่อ พ.ศ. 2322 ก็ตาม แต่ไพพูรย์เห็นว่าคำคร่าวนี้คงแต่งขึ้นภายหลังสงครามเลิก คงไม่แต่งขณะที่มี สงคราม ผู้แต่งคร่าวนี้ชื่อศรีวิไชยยา อยู่ทัพเมืองยอง กล่าวถึงเส้นทางการเดินทัพของแต่ละเมืองที่มารวมกันที่ เมืองเชียงแสน จากนั้นจึงเดินทางต่อไปโดยใช้เส้นทางที่ตัดผ่านสถานที่ดังต่อไปนี้ ท่าตูบ ปางชาง ทุ่งนายวาง ปางสัก เวียงเทิง ทุ่งบากต้า แม่น้ำหงาว หนองเอื้องเสื้อ นาบด เมืองจิ้ม เมืองออย เมืองปง แม่เยียบ หัวฝ่าย ดอนไท หัวยทรายขาว สบยาง เมืองแพร่ เมืองน่าน ลับแล ถึงเมืองพิษณุโลก นอกจากคำชี้แจงดังกล่าว คร่าว เรื่องนี้ยังแสดงให้เห็นว่าอาจเกิดความแห้งแล้งขึ้นในพื้นที่บริเวณ ปางสัก เวียงเทิง ทุ่งบากตัา อันอาจจะเป็น ปัจจัยอย่างหนึ่งที่ทำให้เวียงเทิงถูกทิ้งร้าง

 $<sup>^{7}</sup>$ เรื่องเดียวกัน, หน้า  $^{1}$ 0.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>เรื่องเดียวกัน, หน้า 10.

ได้พบพระพุทธรูปกลุ่มหนึ่ง จำนวน 9 รายการ ซึ่งจากการสอบถามเจ้าอาวาสวัดและ กรรมการวัด ทราบข้อมูลว่าพระพุทธรูปเหล่านี้เป็นของที่ถูกทอดทิ้งอยู่ตามศาสนสถาน ใกล้เคียงกับตำแหน่งที่ตั้งวัดในปัจจุบัน

พระพุทธรูปทั้ง 9 รายการ มีรูปแบบศิลปกรรมคล้ายคลึงกัน และมีความแตกต่าง จากพระพุทธรูปในศิลปะล้านนา ดังต่อไปนี้

### ลักษณะเฉพาะ : วิเคราะห์จากรูปแบบศิลปกรรม

พระเศียร รูปแบบลักษณะร่วมที่สำคัญของพระพุทธรูปสกุลช่างเทิง (ภาพที่ 1) คือ เป็นพระพุทธรูปที่มีขมวดพระเกศาเป็นวงกันหอยขนาดเล็กเรียงสับหว่างกัน และมี ขนาดเท่ากันทั้งหมดพระเศียร ทำพระอุษณีษะนูนขึ้นเป็นทรงกรวย มีไรพระศกลักษณะ เป็นเส้นลวดเส้นเดียว

พระพักตร์รูปผลมะตูม พระขนงเป็นสันนูนขนาดเล็กโค้งยาวมาเกือบจรดหาง พระเนตร พระขนงตรงกลางยาวเชื่อมต่อกับสันพระนาสิกที่โด่งเป็นสันค่อนข้างแคบ ส่วนปลายงุ้ม พระเนตรเรียวยาวเหลือบต่ำ เน้นขอบพระเนตรด้านล่างยื่นออกมาเห็นได้ ชัดเจน มีร่องระหว่างพระนาสิกและพระโอษฐ์เลียนแบบธรรมชาติ

พระโอษฐ์ได้สัดส่วนกับพระพักตร์ พระโอษฐ์ยิ้ม ขอบพระโอษฐ์บนหยักเป็น ปีกกาส่วนขอบพระโอษฐ์ล่างโค้งขึ้นรับ ทำขอบพระโอษฐ์เป็นสองชั้นเห็นได้ชัดเจน เหมือนพระโอษฐ์วางแปะอยู่เหนือพื้นผิวพระพักตร์ ไม่เน้นพระหนุเป็นต่อมกลมนูน แต่ทำลายเส้นโค้งแทน พระกรรณยาวเสมอพระหนุ ขอบพระกรรณส่วนบนแหลมโค้ง ออกด้านนอกเล็กน้อย ขอบพระกรรณล่างแหลมและโค้งออกนอกพระเศียรเล็กน้อย

ส่วนประกอบพระวรกาย พระวรกายของพระพุทธรูปค่อนข้างได้สัดส่วน (ภาพที่ 2) พระอุระนูนขึ้นเล็กน้อย ครองจีวรห่มเฉียงจีวรเรียบไม่มีริ้ว เส้นขอบจีวร และสังฆาฏิมีแนวเส้นสองเส้น ขอบจีวรด้านหน้าที่พาดผ่านราวพระถันมักอยู่ชิดเม็ด พระถันมาก ส่วนสังฆาฏิเป็นแผ่นขนาดใหญ่มักกำหนดให้ความยาวของสังฆาฏิมาหยุด ที่พระนาภีส่วนปลายสังฆาฏิตัดตรงแบบศิลปะอยุธยา ซึ่งแนวขอบของสังฆาฏิมักแนบ กับขอบจีวรในช่วงระหว่างพระอังสากับพระอุระ มาแยกกันที่บริเวณกึ่งกลางพระอุระ ทำให้สังฆาฏิที่ยาวลงมาอยู่ในแนวกึ่งกลางพระวรกาย อาจมีแตกต่างจากนี้ไปบ้างเพียง เล็กน้อย



พระพุทธรูปบางรายการปรากฏจีวรคาดพระชานุและขอบสบงคาดข้อพระบาท แต่พบเพียงรายการเดียว (ภาพที่ 2) พระพุทธรูปส่วนใหญ่ทำเฉพาะขอบจีวรคาดที่ ข้อพระบาท

พระพุทธรูปสกุลช่างเทิง แสดงปางมารวิชัยโดยวางพระหัตถ์ใกล้พระชานุ นิ้วพระหัตถ์ยาวเสมอกัน นิ้วพระอังคุฐใกล้นิ้วพระหัตถ์ทั้งสี่และมีขนาดไล่เลี่ยกัน พระ หัตถ์ซ้ายเมื่อพิจารณาโดยรวมจะเห็นได้ว่าแสดงลักษณะโค้งเหมือนกลีบบัว (ภาพที่ 3.1)

ส่วนฐาน พระพุทธรูปสกุลช่างเทิง ประทับนั่งขัดสมาธิราบเหนือชั้นฐานที่ แสดงให้เห็นว่ามีการซ้อนชั้นมากกว่า 1 ชั้น บางครั้งพบว่าฐานชั้นบนสุดทำเป็นฐาน โค้งตกท้องสำเภา

ฐานชั้นบนประดับด้วยกลีบบัวหงายมีเกสร กลีบบัวมีลักษณะเฉพาะ คือบริเวณ ยอดแหลมของกลีบบัวทำเป็นต่อมกลม ภายในกลีบบัวแต่ละกลีบกรีดเส้นตกแต่งเพิ่มเติม บางครั้งพบว่าส่วนฐานชั้นล่างมีการตกแต่งลายกรอบช่องกระจก ลายพันธุ์พฤกษาฉลุโปร่ง (ภาพที่ 2.2) เป็นต้น

การตกแต่งฐานพระพุทธรูปด้วยลวดลายต่างๆ ที่ได้กล่าวมาแล้วนั้น ถือเป็น ลักษณะสำคัญของกลุ่มพระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในศิลปะล้านนา จากหลักฐานศิลปกรรม ทั้งพระพุทธรูปที่ฐานมีจารึก หรืองานสถาปัตยกรรม บ่งชี้ว่างานประดับตกแต่งฐาน พระพุทธรูปเฟื่องฟูมากในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 โดยสกุลช่างเทิงส่วนใหญ่ได้เพิ่มการ ตกแต่งลายเส้นภายในกลีบบัวเป็นพิเศษ (ภาพที่ 5)

พระพุทธรูป บางรายการยังเหลือท่อเททองไว้เป็นขาฐานพระพุทธรูป (ภาพที่ 3) พระพุทธรูปบางรายการ (ภาพที่ 4, 4.1 และ 5, 5.1) มีชั้นฐานบัวงอนแทรกระหว่าง ฐานบัวหงายชั้นบนกับฐานชั้นล่างที่เป็นฐานเขียงประดับลายกรอบช่องกระจก

ข้อสันนิษฐานในการกำหนดอายุ หลักฐานสำคัญที่อาจจะกำหนดอายุสมัย ของพระพุทธรูปในกลุ่มนี้ ได้แก่พระพุทธรูปปางมารวิชัย จัดแสดงในพิพิธภัณฑสถาน แห่งชาติ น่าน (ภาพที่ 6, 6.1) อำเภอเมือง จังหวัดน่าน มีจารึกที่ส่วนฐาน บอกชื่อปี และเดือนที่สร้างพระพุทธรูปแต่ไม่บอกตัวเลขของปี จากคาถาที่จารึกบนส่วนฐานที่พบ ในพระพุทธรูปสร้างระหว่าง พ.ศ. 2008–2064 ฮันส์ เพนธ์ จึงสรุประยะเวลาสร้าง

พระพุทธรูปดังกล่าวไว้ใน พ.ศ. 2080° หากพิจารณาเฉพาะรูปแบบลักษณะ พระพุทธรูป แสดงลักษณะสำคัญของพระพุทธรูปแบบเชียงแสนรุ่นแรกสามารถจัดเข้ากลุ่มเดียวกัน กับกลุ่มพระสิงห์ เช่น การประทับขัดสมาธิเพชรปางมารวิชัย สังฆาฏิพาดผ่านพระอุระ ซ้ายยาวมาจรดพระถันชายแยกออกเป็นเขี้ยวตะขาบ อย่างไรก็ดี พระพุทธรูปมีลักษณะ ทางศิลปกรรมทั่วไปจัดอยู่ในกลุ่มสกุลช่างเทิง ดูได้จากลักษณะพระพักตร์ คือ มีพระ พักตร์รูปผลมะตูม พระขนงเป็นสันนูนขนาดเล็กโค้งยาว สันพระนาสิกที่โด่งเป็นสัน ค่อนข้างแคบส่วนปลายงุ้ม พระเนตรเรียวยาวเหลือบต่ำ เน้นขอบพระเนตรด้านล่าง ยื่นออกมาเห็นได้ชัดเจน ขอบพระโอษฐ์สองชั้นและพระโอษฐ์วางแปะอยู่เหนือพื้นผิว พระพักตร์ นอกจากนั้นการประดับตกแต่งส่วนฐานบัวด้วยกลีบบัวที่มีการขีดลายเส้น ในกลีบเพิ่มเดิม ปลายกลีบบัวเป็นต่อมกลม เสริมสัดส่วนฐานสูงขึ้นด้วยชั้นฐานที่มีการ ประดับลวดลายพันธุ์พฤกษา เป็นต้น

งานประดับตกแต่งส่วนฐานพระพุทธรูปสกุลช่างเทิง ได้สะท้อนภาพความนิยม ตกแต่งส่วนฐานที่เกิดขึ้นในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 ในล้านนาได้เป็นอย่างดี โดยเฉพาะ ฐานบัวงอนที่แทรกเพิ่มเข้ามาในพระพุทธรูปบางรายการ ซึ่งพบหลักฐานการนำฐาน บัวงอนมาตกแต่งพระพุทธรูปสำริดอย่างน้อยตั้งแต่ราวพุทธศตวรรษที่ 21 เป็นต้นมา โดยหลักฐานที่เก่าแก่ที่สุดเกี่ยวกับการทำพระพุทธรูปฐานบัวงอน เป็นหลักฐานในลุ่มน้ำ แม่อิง 5 รวมทั้งการประดับส่วนฐานด้วยลายพันธุ์พฤกษาทั้งที่ฉลุโปร่งและไม่ฉลุโปร่ง ทั้งนี้ลายประเภทพันธุ์พฤกษาประเภทลายก้านขดช่อดอกไม้เคยทำกันมาก่อนในศิลปะ สุโขทัย ราวพุทธศตวรรษที่ 19 เมื่อส่งอิทธิพลให้แก่ศิลปะล้านนา ลายก้านขดช่อดอกไม้ ที่มีความใกล้เคียงธรรมชาติได้ถูกปรับปรุงให้เกิดลักษณะที่เป็นงานประดับตกแต่งมาก ยิ่งขึ้น และห่างไกลจากต้นแบบที่เป็นธรรมชาติมากยิ่งขึ้น (ภาพที่ 4) แสดงว่าเป็นงาน สร้างในระยะหลัง จึงเป็นไปได้ที่พระพุทธรูปสกุลช่างเทิงได้เริ่มสร้างงานของตนเองขึ้น ดั้งแต่ราวพุทธศตวรรษที่ 21 เป็นต้นมา

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>ฮันส์ เพนธ์, พรรณเพ็ญ เครือไทย และ ศรีเลา เกษพรหม, **ประชุมจารึกล้านนา เล่ม 1 จารึกใน** พิพิธภัณฑ์ฯ เชียงแสน, คลังข้อมูลจารึกล้านนา สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ (ม.ท.ป., ม.ป.ป., : 2540), 227.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>ดูรายละเอียดของพัฒนาการฐานบัวงอนตั้งแต่แรกเริ่ม และการส่งอิทธิพลงานศิลปกรรม ใน ศักดิ์ชัย สายสิงห์. **ศิลปะเมืองเซียงแสน : วิเคราะห์งานศิลปกรรมร่วมกับหลักฐานทางโบราณคดีและเอกสาร** ทางประวัติศาสตร์. กรุงเทพฯ : บริษัทรุ่งศิลป์การพิมพ์, 2551), 228.



อย่างไรก็ดี พบว่าฐานพระพุทธรูปศิลปะล้านช้างที่ระเบียงพระอุโบสถวัดพระแก้ว เวียงจันทน์ มีรูปแบบศิลปกรรมคล้ายคลึงกับสกุลช่างเทิงบางรายการ (ภาพที่ 5) ใน ส่วนฐานบัวและการเจาะช่องที่ฐาน แต่หลักฐานที่พบที่เวียงจันทน์มีน้อย กลีบบัวหงาย ประดับฐานไม่นิยมทำเป็นต่อมกลมหรือมีลวดลายประดับภายในกลีบบัว มักฉลุ ลายกรอบช่องกระจกโปร่ง โดยไม่เน้นลวดลายประดับในกรอบช่องกระจกแต่อย่างใด อันแสดงให้เห็นรสนิยมร่วมของยุคสมัยในภูมิภาคที่ติดต่อสัมพันธ์กันได้

### สังเขปข้อแตกต่างระหว่างสกุลช่างเทิงกับพระพุทธรูปศิลปะล้านนาอายุ ราวพุทธศตวรรษที่ 21

จากหลักฐานแวดล้อมพระพุทธรูปสกุลช่างเทิง มีแนวโน้มจำกัดวงเวลาไว้ที่ราว พุทธศตวรรษที่ 21 อันเป็นช่วงเวลาที่ล้านนาเริ่มสูญเสียเสถียรภาพทางเศรษฐกิจ การเมือง และการปกครอง แต่กลุ่มพระพุทธรูปที่ได้นำมาศึกษาจำนวน 9 รายการ เป็น กลุ่มพระพุทธรูปที่มีรูปแบบลักษณะพิเศษต่างจากพระพุทธรูปศิลปะล้านนาที่มีอายุ ร่วมสมัยกันในราวพุทธศตวรรษที่ 21 กล่าวโดยสรุปได้ดังนี้

ช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 ล้านนาภายใต้การปกครองพระเจ้าติโลกราช พระยา ยุธิษฐิระเจ้าเมืองสองแควเข้ามาสวามิภักดิ์ล้านนา พระเจ้าติโลกราชโปรดฯ ให้พระยา ยุธิษฐิระมีฐานะเป็นลูกเลี้ยงแล้วให้ไปครองเมืองภูคาและเมืองพะเยา ในระยะนี้เองที่เกิด ความนิยมสร้างพระพุทธรูปที่แสดงอิทธิพลศิลปะสุโขทัย อันอาจเกี่ยวข้องกับการเข้ามา ของพระยายุธิษฐิระ ลักษณะทั่วไปเป็นพระพุทธรูปประทับขัดสมาธิราบ พระพักตร์ รูปไข่ ขมวดพระเกศาเล็ก พระรัศมีเป็นเปลว ชายสังฆาฏิยาวจรดพระนาภี เป็นต้น อย่างไรก็ดี ล้านนาได้พัฒนาจนเกิดรูปแบบเฉพาะของตนเอง เช่น การทำพระเนตรเปิด มองตรง พระโอษฐ์เกือบเป็นเส้นตรง และสัดส่วนหน้าตักที่ค่อนข้างแคบ พระพุทธรูป ลักษณะเช่นนี้พบได้ทั่วไปในล้านนา จนอาจกล่าวได้ว่าเป็นงานช่างกระแสหลักของ ล้านนาในระยะนั้น

อนึ่ง การที่พระพุทธรูปสกุลช่างเทิงบางรายการทำขอบจีวรคาดใต้พระชานุ ทั้งสองข้าง (ภาพที่ 2) อันเป็นเอกลักษณ์อย่างหนึ่งของศิลปะสุโขทัยที่แตกต่างจาก ศิลปะล้านนา<sup>11</sup> หรือพระพุทธรูปสกุลช่างเทิงทำแถบสังฆาฏิเป็นแผ่นแบนยาวจรดพระ นาภี และเน้นขอบพระโอษฐ์หนาเป็นสองชั้น เป็นเครื่องสะท้อนให้เห็นกระแสความนิยม ศิลปะสุโขทัยที่แพร่หลายในล้านนาได้อีกอย่างหนึ่ง อย่างไรก็ดี แม้พระพุทธรูปสกุลช่าง เทิงจะทำพระพักตร์รูปไข่ตามอิทธิพลกระแสหลัก แต่สัดส่วนพระพักตร์ของสกุลช่าง เทิงจะป้อมกว่าอย่างเห็นได้ชัด ทำพระเนตรเรียวยาวเหลือบต่ำ หัวและหางพระเนตรตวัด โค้งลง มีการเน้นขอบพระเนตรด้านล่างยื่นออกมามาก อีกทั้งพระวรกายของสกุลช่าง เทิงมีลักษณะบอบบางกว่าเป็นต้น นอกจากนั้นยังพบว่าพระพุทธรูปสกุลช่างเทิงให้ ความสำคัญกับการใส่รายละเอียดตกแต่งฐานพระพุทธรูปเพิ่มชั้นบ้าง เพิ่มขารองรับ ฐานบ้าง เป็นข้อแตกต่างที่เห็นได้ชัดเจนเมื่อนำไปเปรียบเทียบกับงานช่างกระแสหลัก

อนึ่ง พระพุทธรูปสกุลช่างเทิงยังมีความคล้ายคลึงกับพระพุทธรูปที่กล่าวได้ว่า เป็นงานช่างหลวงในสมัยพระเมืองแก้วที่สร้างงานศิลปกรรมในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21<sup>12</sup> มีเพียงรายละเอียดปลีกย่อยเท่านั้นที่บ่งความแตกต่าง เช่น พระพุทธรูปงานช่างหลวง มีขนาดเม็ดพระศกเล็กกว่า ไม่ทำขอบพระโอษฐ์เป็นสองชั้น และทำส่วนฐานเป็นฐาน บัวคว่ำ–บัวหงายอยู่ในผังแปดเหลี่ยม เป็นต้น<sup>13</sup> ผู้ศึกษาได้พบหลักฐานพระพุทธรูปที่ถูก สร้างขึ้นในสมัยพระเมืองแก้วกระจายอยู่ในลุ่มน้ำแม่อิงตอนล่างไปจนถึงตอนบน การพบ พระพุทธรูปงานช่างหลวงสมัยพระเมืองแก้วที่ลุ่มน้ำแม่อิงสอดคล้องกับหลักฐานทาง ประวัติศาสตร์ที่กล่าวถึงการที่ราชสำนักในเมืองเชียงใหม่ระยะนั้นได้ส่งขุนนาง คือ พระยาหัวเคียนมาครองเมืองพะเยา

<sup>&</sup>quot;'เชษฐ์ ติงสัญชลี วินิจฉัยเพิ่มเติมเกี่ยวกับที่มาของจีวรที่คาดอยู่ใต้พระชานุ เกิดขึ้นจากการที่คิลปะ สุโขทัยระยะนี้ได้รับอิทธิพลศิลปะลังกา ส่วนศิลปะล้านนาระยะแรกมีพื้นฐานจากศิลปะพุกาม ในขณะที่ศิลปะ ก่อนอยุธยา-ตันอยุธยา มีพื้นฐานมาจากศิลปะขอม ในศิลปกรรมทั้งสองแบบไม่ปรากฏว่ามีการทำจีวรคาดใต้ พระชานุมาก่อนเลย ดูรายละเอียดเพิ่มติมใน เชษฐ์ ติงสัญชลี, "เส้นขอบจีวรที่พระเพลา-พระชงฆ์ ของพระ พุทธรูปประทับนั่งในศิลปะอมราวดี-ลังกา และประเด็นเชื่อมโยงกับศิลปะไทย", เมืองโบราณ, 35, 1 (มกราคม –มีนาคม 2552), 44–51.

<sup>12</sup>ตัวอย่างสำคัญของพระพุทธรูปสมัยพระเมืองแก้ว ได้แก่พระเจ้าเก้าตื้อ วัดสวนดอก เชียงใหม่ ที่พระ เมืองแก้วโปรดฯ ให้สร้างขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2047 แล้วเสร็จในปี พ.ศ. 2053 พระรัตนปัญญาเถระ, **ชินกาลมาลีปกรณ์,** แปลโดย แสง มนวิทูร กรมศิลปากรจัดพิมพ์เนื่องในการบูรณะโบราณสถาน อำเภอเชียงแสน จังหวัดเชียงราย (พระนคร : ห้างหุ้นส่วนจำกัด ศิวพร, 2501), 121.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>ศักดิ์ชัย สายสิงห์, **เอกสารคำสอน ศิลปะล้านนา รายวิชา 317 405 ศิลปะในประเทศไทย,** บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร ปีการศึกษา 2546, (อัดสำเนา) 98.



และที่บริเวณลุ่มน้ำแม่อิงตอนล่าง บริเวณเขตจังหวัดพะเยา พบพระพุทธรูป หินทรายเป็นจำนวนมากจึงสามารถจัดเป็นสกุลช่างหนึ่งในล้านนา แม้พบว่าเริ่มสร้าง ตั้งแต่ราวพุทธศตวรรษที่ 19 เป็นต้นมา แต่กลุ่มที่พบมากที่สุดและถือว่ามีพัฒนาการ อันแสดงให้เห็นเอกลักษณ์เฉพาะของศิลปะล้านนา อยู่ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 ร่วม สมัยกับพระพุทธรูปสกุลช่างเทิง ได้แก่พระพุทธรูปศิลปะล้านนา สกุลช่างพะเยา

อย่างไรก็ดี มีข้อแตกต่างสำคัญระหว่างสกุลช่างพะเยากับสกุลช่างเทิงเริ่มตั้งแต่ วัสดุที่นำมาใช้สร้าง องค์ประกอบพระพักตร์ของพระพุทธรูปสกุลช่างเทิงมิได้เชื่อมต่อกัน ด้วยการเซาะร่องเชื่อมต่อมุมพระโอษฐ์กับพระนาสิก พระโอษฐ์พระพุทธรูปสกุลช่างเทิง เล็กและเน้นด้วยเส้นขอบพระโอษฐ์ ต่างจากสกุลช่างพะเยาที่ทำพระโอษฐ์กว้างและ ตวัดปลายพระโอษฐ์สองข้างขึ้น หรือการประดับตกแต่งส่วนฐานพระพุทธรูป พบว่าสกุล ช่างเทิงนิยมทำพระพุทธรูปประทับบนฐานสูง ฐานชั้นบนประดับด้วยกลีบบัวหงายมีเกสร กลีบบัวมีลักษณะเฉพาะ คือบริเวณยอดแหลมของกลีบบัวทำเป็นต่อมกลม ภายใน กลีบบัวแต่ละกลีบกรีดเส้นตกแต่งเพิ่มเติม (ภาพที่ 2.2) บางครั้งพบว่าส่วนฐานชั้นล่าง มีการตกแต่งลายกรอบช่องกระจก หรือลายพันธุ์พฤกษาฉลุโปร่ง เป็นต้น ในขณะที่สกุล ช่างพะเยาบางครั้งทำฐานพระพุทธรูปยกสูงด้วยเช่นกัน แต่ประดับส่วนฐานด้วยงาน ประดับเชิงสัญลักษณ์ หรือประติมากรรมภาพบุคคล ได้แก่ พระสาวก เทวดา หรือประดับ ส่วนฐานด้วยเครื่องประกอบยศและเครื่องสูง และพบหลักฐานการประดับประติมากรรม ภาพสัตว์ คือ นกหัสดีลิงค์ ช้าง และสิงห์ บนฐานพระพุทธรูปอีกด้วย

สำหรับสกุลช่างเชียงแสน ที่ผ่านวิวัฒนาการจนเกิดรูปแบบเฉพาะของล้านนาช่วงกลางและปลายพุทธศตวรรษที่ 21 พระพุทธรูปที่พบมากที่สุดได้แก่กลุ่มที่เรียกรวมๆ กันว่า "แบบเชียงแสนสิงห์สอง" มีรูปแบบเฉพาะ คือ พระวรกายเพรียวบางและเตี้ย พระอังสาใหญ่ พระเพลาค่อนข้างแคบ นิยมทำนิ้วพระหัตถ์เรียวยาว ปลายนิ้วพระหัตถ์ ทั้งสี่ยาวเสมอกัน พบมากในกลุ่มช่างเชียงราย เชียงแสน ฝางและเชียงของ รวมทั้งมี ความสัมพันธ์กับพระพุทธรูปในศิลปะลาวยุคตันอีกด้วย ความนิยมอีกประการหนึ่งที่พบ ในพระพุทธรูปสกุลช่างเชียงแสน ได้แก่ การทำส่วนฐานสูง มีแถวกลีบบัวคว่ำ–บัวหงาย¹⁴ บางครั้งพบการประดับฐานด้วยรูปสัตว์แบบนูนสูง และลายพันธุ์พฤกษา อันเป็นความ

<sup>14</sup>เรื่องเดียวกัน, 184.

นิยมที่เกิดขึ้นในราวพุทธศตวรรษที่ 21

จากรูปแบบที่กล่าวมาแล้วนั้น แสดงให้เห็นว่าพระพุทธรูปทั้ง 9 รายการที่นำมา ศึกษาในครั้ง มีรูปแบบที่เด่นชัดต่างจากกลุ่มสกุลช่างอื่นในล้านนา ที่สร้างสรรค์ผลงาน ขึ้นร่วมสมัยกันในราวพุทธศตวรรษที่ 21 ทั้งนี้ อาจกล่าวได้ว่าเป็นกลุ่มสกุลช่างที่ พัฒนาขึ้นอย่างฉับพลันในพื้นที่ อันเกิดจากนำรูปแบบของพระพุทธรูปงานช่างหลวง สมัยพระเมืองแก้วกับงานของสกุลช่างเชียงแสน อันเป็นงานสร้างร่วมสมัยกัน นำมา สร้างสรรค์ต่อ จนเกิดเอกลักษณ์เฉพาะของตนเอง

### ข้อสังเกตเพิ่มเติม

สกุลช่างเทิงถูกพบบนเส้นทางคมนาคมโบราณที่มีเวียงสำคัญ คือ เวียงเทิง จากการสัมภาษณ์เจ้าอาวาสวัดและชาวบ้านในพื้นที่เกี่ยวกับประวัติของพระพุทธรูป แต่ละรายการ ทำให้ทราบว่าพระพุทธรูปเหล่านี้ถูกทอดทิ้งไว้ในแหล่งโบราณสถานร้าง ภายในพื้นที่เวียงเทิง และจากการตรวจสอบขณะนี้ พบพระพุทธรูปเพียงสองรายการที่ ถูกพบไกลออกไปจากกลุ่ม (ภาพที่ 3, 6) เนื่องจากเป็นพระพุทธรูปขนาดเล็ก การเคลื่อน ย้ายจึงเป็นไปได้ง่าย อีกทั้งเมื่อพิจารณาลักษณะทางภูมิศาสตร์ จะเห็นว่าเวียงเทิง สามารถติดต่อกับเมืองน่านและเวียงเชียงของได้โดยสะดวก ขณะเดียวกัน จากเวียงเทิง จะใช้เส้นทางผ่านเมืองน่านสู่หลวงพระบาง หรือจากเชียงของสู่หลวงพระบางก็เป็นไปได้ ทั้งสิ้น หากมีการสำรวจเพิ่มเติม น่าจะพบหลักฐานประกอบการสร้างแนวทางการ เคลื่อนย้ายของประชากรของ 3 พื้นที่ คือ เวียงเทิง เมืองน่าน และหลวงพระบาง ใน สมัยโบราณเพิ่มเติม





ภาพที่ 1 วัดพระเกิดคงคาราม จ.เชียงราย ประกาศขึ้นทะเบียน ราชกิจจานุเบกษา เล่มที่ 103 ตอนที่ 79 ลงวันที่ 12 พฤษภาคม 2529





ภาพที่ 2.1 รายละเอียดการตกแต่งฐานพระพุทธรูป ในวัดพระเกิดคงคาราม จังหวัดเชียงราย จากภาพที่ 2



ภา**พที่ 2** วัดพระเกิดคงคาราม จังหวัดเชียงราย ประกาศขึ้นทะเบียน ราชกิจจานุเบกษา เล่มที่ 103 ดอนที่ 79 ลงวันที่ 12 พฤษภาคม 2529

จากภาพที่ 3

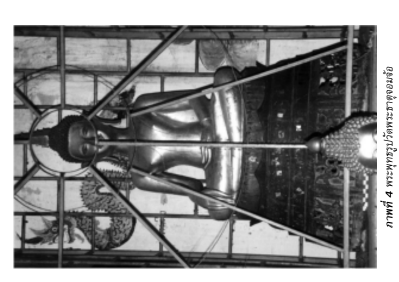




ประกาศขึ้นทะเบียน ราชกิจจานุเบกษา เล่มที่ 104 ดอนที่ 235 ลงวันที่ 18 พฤศจิกายน 2530 ภาพที่ 3 พระพุทธรูปวัดศรีดอนชัย อำเภอเชียงของ จังหวัดเชียงราย



**ภาพที่ 4.1** พระพุทธรูปวัดพระธาตุจอมจ้อ อำเภอเหิง จังหวัดเชียงราย แสกลในภาพเป็นแบบ 1 ช่อง : 2 ชม. จากภาพที่ 4



อำเภอเทิง จังหวัดเชียงราย ประกาศขึ้นทะเบียน ราชกิจจานุเบกษา เล่มที่ 110 ตอนที่ 194 ลงวันที่ 24 พฤศจิกายน 2536





ภาพที่ 5.1 พระพุทธรูปวัจดอนแยง อำเภอเทิง จังหวัดเชียงราย จากภาพที่ 5



อำเภอเหิง จังหวัดเชียงราย ประกาศขึ้นทะเบียน ราชกิจจานุเบกษา เล่มที่ 110 ดอนที่ 194 ลงวันที่ 24 พฤศจิกายน 2536



ภา**พที่ 6.1** พระพุทธรูปจัดแสดงในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ น่าน จากภาพที่ 6



ภาพที่ 6 พระพุทธรูปจัดแสดงในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ น่าน



### หนังสืออ้างอิง

- องค์การค้าของคุรุสภา. ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 61 พงศาวดารเมืองเงินยาง เชียงแสน. พระนคร : โรงพิมพ์คุรุสภา, 2512.
- เชษฐ์ ติงสัญชลี. "เส้นขอบจีวรที่พระเพลา–พระชงฆ์ ของพระพุทธรูปประทับนั่งในศิลปะ อมราวดี–ลังกา และประเด็นเชื่อมโยงกับศิลปะไทย", **เมืองโบราณ,** 35, 1 (มกราคม–มีนาคม 2552), 44–51.
- ประพันธ์ บุญเมือง. **ประวัติบ้านพระเนตร-หัวยโป่ง อำเภอขุนตาล จังหวัดเชียงราย.** เชียงราย : โรงพิมพ์สยามโฆษณาและการพิมพ์, 2544.
- ไพฑูรย์ ดอกบัวแก้ว. พม่ารบไทย. ภาคปริวรรต ลำดับที่ 36/2532 โครงการศึกษา วิจัยคัมภีร์ใบลานในภาคเหนือ สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ (อัด สำเนา).
- ศักดิ์ชัย สายสิงห์. **เอกสารคำสอน ศิลปะล้านนา รายวิชา 317 405 ศิลปะใน ประเทศไทย.** บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร ปีการศึกษา 2546 (อัด สำเนา).
- กรมศิลปากร. **เมืองและแหล่งชุมชนโบราณในล้านนา**. สำนักเลขาธิการรัฐมนตรี คณะกรรมการชำระประวัติศาสตร์ไทยและจัดพิมพ์เอกสารทางประวัติศาสตร์ และโบราณคดี. กรุงเทพฯ : ไอเดียสแควร์, 2539.
- พระรัตนปัญญาเถระ. ชินกาลมาลีปกรณ์. แปลโดย แสง มนวิทูร. กรมศิลปากรจัด พิมพ์เนื่องในการบูรณะโบราณสถาน อำเภอเชียงแสน จังหวัดเชียงราย, พระนคร : ห้างหุ้นส่วนจำกัด ศิวพร, 2501.
- ฮันส์ เพนธ์, พรรณเพ็ญ เครือไทย และศรีเลา เกษพรหม. **ประชุมจารึกล้านนา เล่ม 1 จารึกในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เชียงแสน**. เชียงใหม่ : คลังข้อมูลจารึก ล้านนา สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2540.